
https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 85

MAKNA UBARAMPE DALAM TRADISI SRAKALAN  
DESA JONO, BAYAN, PURWOREJO:  

KAJIAN SEMIOTIKA ROLAND BARTHES

Erlangga Ananta Riesa Wijaya1, Aris Aryanto2, Intan Puspita Sari3

123Universitas Muhammadiyah Purworejo
erlanwijaya198@gmail.com1, aryantoaris@umpwr.ac.id2, intanpita555@gmail.com3

Diterima: 28 Juni 2025, Direvisi: 7 Agustus 2025, Diterbitkan: 10 Februari 2026

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna-makna terselubung dalam 
ubarampe srakalan melalui teori semiotika Roland Barthes. Data dikumpulkan melalui 
wawancara dengan sesepuh Desa Jono, lalu dianalisis menggunakan konsep Barthes tentang 
denotasi, konotasi, dan mitos. Hasil analisis menunjukkan bahwa tiap ubarampe seperti 
minyak wangi, uang, beras, air bunga, tumpeng, dan jenang merah dan putih mewakili 
struktur makna berlapis yang mencerminkan relasi manusia dengan masyarakat, alam, 
dan Tuhan. Ubarampe tidak hanya melambangkan doa dan harapan, tetapi juga menjadi 
sarana pembentukan identitas dan pengendalian nilai-nilai luhur yang hendak ditanamkan 
kepada anak. Temuan ini menunjukkan bahwa tradisi srakalan merupakan ruang simbolik 
tempat budaya, spiritualitas, dan harapan hidup berdialog secara intens dalam bingkai 
sistem tanda yang hidup pada masyarakat Jawa.

Kata kunci: Ubarampe; Semiotika; Tradisi Jawa; Makna Budaya

Abstract: This research is a qualitative study aimed at uncovering the hidden meanings 
behind the ubarampe (ritual offerings) used in the Javanese srakalan tradition, through 
Roland Barthes’ semiotic theory. Data were collected through interviews with elders in Jono 
Village and analyzed using Barthes’ concepts of denotation, connotation, and myth. The 
analysis reveals that each element, such as perfume, money, rice, flower water, tumpeng, 
and red and white porridge represents layered structures of meaning that reflect the 
relationship between humans, society, nature, and the divine. These offerings symbolize 
not only prayers and hopes, but also serve as instruments for shaping identity and instilling 
noble values in children. The findings show that the srakalan tradition functions as a 
symbolic space where culture, spirituality, and life aspirations interact meaningfully within 
a living sign system in Javanese society.

Keywords: Ubarampe; Semiotics; Javanese Tradition; Cultural Meaning



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Makna Ubarampe dalam Tradisi Srakalan Desa Jono, Bayan, Purworejo – Erlangga A.R.W., Aris Aryanto, Intan Puspita Sari86

85-91

PENDAHULUAN
Tradisi adalah kebiasaan turun temurun 

dari nenek leluhur yang masih dilakukan 
hingga sekarang (Nuruddin & Nahar, 2022): 
(Suprapto et al., 2023). Tradisi srakalan atau 
cukuran merupakan salah satu tradisi yang 
ada dalam masyarakat Purworejo terutama 
desa Jono, Kecamatan Bayan, Kabupaten 
Purworejo. Tradisi ini adalah bentuk rasa 
syukur dan menjadi simbol permulaan hidup 
bayi tersebut (Surdandi, 2021) di mana 
tradisi srakalan adalah tradisi yang dilakukan 
setelah bayi lahir dan berumur 7 hari. Dalam 
tradisi srakalan, terdapat beberapa ubarampe. 
Ubarampe adalah segala perlengkapan atau 
kebutuhan yang diperlukan saat acara-acara 
tertentu (Saputra et al., 2023). Ubarampe 
dalam setiap kegiatan selalu memiliki makna 
(Ismudiyanti & Sulistiani, 2019). Ubarampe 
digunakan sebagai sarana mengungkapkan 
sebuah ide, bisa merupakan harapan, 
pernyataan maupun doa. Hal ini berarti 
ubarampe memiliki tanda dalam linguistik 
atau bahasa yang dapat dikaji melalui kajian 
semiotika.

Semiotika merupakan ilmu yang mengkaji 
tanda dalam kegiatan manusia karena setiap 
kegiatan manusia mengandung sebuah makna 
(Hoed, 2008), sedangkan semiotika menurut 
Barthes adalah makna yang terbentuk 
dalam sebuah tanda yang berisi makna serta 
digunakan untuk menyampaikan pesan 
(Maharani & Zaidah, 2024). Penelitian ini 
bermaksud untuk mengulik makna implisit 
dari ubarampe yang digunakan dalam tradisi 
Srakalan. Ubarampe dalam tradisi srakalan 
tidak dapat dilepaskan dari konstruksi budaya 
masyarakat Jawa yang sarat akan simbol 
dan tanda. Oleh karena itu, penting untuk 
mengkaji dan menafsirkan makna-makna yang 
terkandung dalam setiap ubarampe srakalan 
melalui kajian Semiotika. Kajian semiotika 

peneliti menelusuri bagaimana simbol, gestur, 
atau benda-benda dalam kehidupan sehari-
hari menyimpan makna yang lebih dalam 
(Suprapto et al., 2026). Semiotika memandang 
semua aktivitas manusia sebagai sistem tanda 
yang dapat dianalisis secara struktural untuk 
mengungkap pesan-pesan tersembunyi di 
dalamnya (Hoed, 2008).

Dalam penelitian ini, teori semiotika 
yang digunakan adalah teori Roland Barthes, 
salah satu tokoh penting dalam kajian makna 
budaya dan tanda. Barthes membedakan dua 
tingkat pemaknaan dalam sistem tanda, yaitu 
denotasi dan konotasi. Denotasi merujuk 
pada makna literal atau makna dasar dari 
suatu tanda, sementara konotasi mencakup 
makna tambahan yang terbentuk dari latar 
belakang budaya, ideologi, dan nilai-nilai 
yang hidup dalam masyarakat. Barthes 
juga memperkenalkan konsep mitos, yang 
merupakan makna konotatif yang telah 
dianggap wajar atau alamiah oleh masyarakat, 
padahal sejatinya merupakan hasil konstruksi 
sosial dan budaya (Syuropati, 2012). Mitos 
hanyalah perwakilan yang mempresentasikan 
makna yang nampak (Mala, 2023). Dengan 
kerangka teori tersebut, setiap ubarampe 
dalam tradisi srakalan tidak hanya dapat 
dipahami dari segi bentuk fisiknya saja, 
tetapi juga makna simbolik yang terkandung 
dibaliknya. Setiap benda menjadi tanda yang 
menyimpan lapisan makna, mulai dari makna 
denotatif hingga nilai-nilai budaya yang 
melekat padanya dalam bentuk konotasi dan 
mitos.

Hasil penelitian oleh (Saputra et al., 2023) 
meneliti makna filosofis yang terkandung 
dalam ubarampe tradisi Jenang Sura dengan 
pendekatan semiotika Roland Barthes, 
berikutnya penelitian dari (Maharani & 
Zaidah, 2024) yang mengungkap makna mitos 
dalam ubarampe buka luwur di Makam Nyai 
Ageng Ngerang dengan pendekatan semiotika 



https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 87

Roland Barthes, penelitian dari (Anggraini et 
al., 2025) yang mengungkap makna simbolik 
ubarampe tradisi slup-slupan omah dengan 
pendekatan semiotika Charles Sanders Pierce, 
dan penelitian dari (Lestari, 2014) mengenai 
perubahan fungsi tradisi srakalan pada tahun 
1980 dan tahun 2013 dengan teknik observasi 
dan wawancara mendalam.

P e n e l i t i a n  i n i  b e r t u j u a n  u n t u k 
mengungkap makna-makna implisit dalam 
ubarampe tradisi srakalan masyarakat desa 
Jono melalui teori semiotika Roland Barthes, 
dengan membedah struktur makna dari 
tiap ubarampe yang digunakan. Penelitian 
ini diharapkan tidak hanya memperkaya 
ilmu di ranah kebudayaan, tetapi juga turut 
berkontribusi dalam upaya pelestarian dan 
mentransformasi nilai-nilai tradisional yang 
hidup di tengah masyarakat lokal ke dalam 
format yang relevan dengan zaman.

METODE 
Penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif  dengan menggunakan teori 
semiotika Roland Barthes yang mengkaji 
tentang tanda dan petanda untuk mengungkap 
makna terselubung dalam ubarampe yang 
digunakan dalam tradisi srakalan di desa Jono, 
kecamatan Bayan, kabupaten Purworejo. Teori 
Barthes memberikan kerangka konseptual 
yang tajam dalam membedah makna tidak 
hanya pada tataran literal, tetapi juga makna 
konotatif dan mitologis yang bersembunyi di 
balik simbol-simbol tradisional tersebut.

Teknik pengumpulan data yang digunakan 
adalah wawancara  langsung dengan 
pendekatan purposive sampling. Data yang 
diperoleh kemudian dianalisis menggunakan 
kerangka semiotika Roland Barthes, guna 
mengungkap berbagai lapisan makna dari 
setiap ubarampe yang digunakan dalam 
tradisi srakalan. Dengan metode ini, penelitian 

tidak hanya menggambarkan simbol secara 
permukaan, tetapi juga menggali nilai-nilai 
budaya yang tersembunyi dibaliknya. 

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ubarampe Tradisi Srakalan
Tradisi srakalan merupakan tradisi turun 

temurun yang selalu diadakan pada saat bayi 
baru lahir dengan kondisi sudah berusia 
7 hari. Ritual tradisi srakalan ini unik dan 
menarik, karena terdapat campuran tradisi 
Islam dan Jawa, serta ditujukan pada sang 
bayi yang diharapkan kelak menjadi anak 
yang soleh dan solehah (Lestari, 2014). Hal 
ini dilaksanakan selain sebagai penolak bala 
dari pengaruh negatif, juga menjadi wujud 
rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa, 
karena beban yang dirasakan membelenggu 
telah dinetralkan (Efendi, 2021).

Tradisi srakalan dimulai dengan bayi 
ditidurkan dan diangkat menggunakan baki 
yang terbuat dari kayu atau bisa digendong 
hanya dengan jarik, lalu diputar mengelilingi 
hadirin sebanyak 3, 5, 7 atau angka ganjil 
lain, umumnya diputar sebanyak 3 sampai 
7 kali seperti tawaf (mengelilingi Ka’bah). 
Pada proses srakalan, hadirin mendoakan 
bayi agar selalu mendapat keselamatan. 
Kemudian, orang yang mencukur akan 
disemprot dengan minyak wangi dan diberi 
amplop yang berisi uang. Minyak wangi 
melambangkan keharuman atau kesegaran 
dari sang pemakai (Mawarni, 2014). Minyak 
wangi berfungsi sebagai pengharum dan 
menutupi bau tak sedap yang muncul dari 
badan. Secara konotatif, bau minyak wangi 
diharapkan akan mendatangkan kebaikan-
kebaikan dan bukan mendatangkan kejahatan. 
Hal ini digambarkan dengan perumpamaan 
minyak wangi akan menarik kehadiran 
malaikat dan menghalau datangnya entitas 
jahat. Maka, minyak wangi menyimbolkan 



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Makna Ubarampe dalam Tradisi Srakalan Desa Jono, Bayan, Purworejo – Erlangga A.R.W., Aris Aryanto, Intan Puspita Sari88

85-91

harapan agar sang bayi kelak hidupnya 
dipenuhi kebaikan dan disenangi oleh orang-
orang disekitarnya.

Manusia adalah makhluk sosial, di 
mana manusia memiliki ketergantungan 
terhadap manusia yang lain (Listia, 2015), 
sehingga penting bagi seseorang untuk saling 
menjaga hubungan baik. Minyak wangi adalah 
ungkapan doa dan harapan agar sang bayi 
memiliki relasi kuat dengan orang-orang yang 
baik dan menghalau dari datangnya orang-
orang dengan pengaruh buruk, sehingga 
dapat dikatakan minyak wangi memiliki 
makna di level mitos tentang diterimanya 
seseorang dalam masyarakat. Orang tua ingin 
menjadikan anaknya sebagai anggota yang 
berkontribusi bagi masyarakat.

Uang dan Beras
Kontribusi dalam masyarakat dapat 

berupa gagasan, kerja, atau harta. Berdasarkan 
pengertian tersebut, dapat diduga bahwa 
prosesi selanjutnya yakni, uang dan beras 
yang dilemparkan pada saat prosesi cukuran 
atau saat bayi diputarkan sebanyak 3 sampai 
7 kali putaran dengan iringan sholawat 
atau al-barjanji. Hal ini merupakan bentuk 
pengharapan kepada anak tersebut agar 
memberi kontribusi dalam masyarakat. Secara 
denotatif, uang dan beras melambangkan 
penghasilan dan kemakmuran. Selain itu, uang 
dan beras yang dilemparkan sebagai bentuk 
sedekah dan ucapan syukur kepada Tuhan 
(Febrin & Sukarman, 2021), sehingga di level 
mitos ubarampe ini berkaitan dengan minyak 
wangi. Minyak wangi merupakan harapan 
sang anak agar diterima oleh komunitas, 
maka uang dan beras melambangkan 
kewajiban sang anak untuk berkontribusi 
pada masyarakat, yakni dengan sumber daya 
yang ia miliki tersebut. 

Setelah rambut sang jabang bayi dicukur, 
rambut bayi diletakkan ke dalam bejana 

yang sudah diisi dengan air, bunga mawar, 
dan bunga kenanga. Bunga kenanga dan 
mawar diharapkan agar doa dan harapan 
agar si anak terhindar dari bebendu dapat 
dikabulkan Tuhan (Wahid et al., 2018). Air 
bunga tersebut kemudian dicipratkan ke 
kepala bayi dengan menggunakan daun tawa. 
Dari praktik tersebut, memunculkan makna 
konotatif bahwa bunga dan air yang dianggap 
sebagai penetralisir, sedangkan daun tawa 
melambangkan perangkat atau alat yang 
digunakan untuk mengaplikasikan penawar 
tersebut. Makna konotatif ini mungkin 
muncul dari kepercayaan bahwa bunga dan 
daun tawa dapat menetralkan sengatan 
tawon. Dalam level mitos, air bunga dan 
daun tawa memiliki arti sarana pemecahan 
masalah. Pada prosesi ini, rambut jabang bayi 
menyimbolkan masalah, kemudian masalah 
tersebut dimasukan kedalam air bunga yang 
berperan seperti penetralisir dan air yang 
dicipratkan ke bayi melambangan solusi atas 
masalah sang bayi dikemudian hari. Prosesi 
ini dilanjutkan dengan penimbangan rambut 
bayi, hasil timbangannya kemudian dibelikan 
emas atau dapat diganti uang seharga emas 
tersebut dan disumbangkan ke masjid. 
Prosesi ini memperkuat dugaan bahwa 
bejana air bunga diatas berfungsi sebagai 
sarana pemecahan masalah. Sebab setelah 
selesai air bunga dicipratkan ke tubuh bayi, 
rambut tersebut “berubah menjadi emas” atau 
kemuliaan dapat dikatakan bahwa orang tua 
berharap bayi mendapat penolong di setiap 
masalah yang menimpanya, dan sebaik-
baik penolong adalah Tuhan, sehingga bayi 
tersebut harus mengembalikan pertolongan 
Tuhan kepada umat-Nya yang membutuhkan.

Tumpeng dan Jenang Merah Putih
Setelah prosesi timbangan rambut 

bayi selesai, prosesi selanjutnya adalah 
doa bersama. Ubarampe yang digunakan 



https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 89

dalam doa bersama adalah tumpeng dan 
jenang merah putih. Tumpeng merupakan 
nasi kuning yang dibentuk mengerucut, 
disajikan bersama lauk pauk dan sayuran di 
sekelilingnya. Tumpeng ini dimaknai dengan 
tumuju marang Pengeran ‘tertuju kepada 
Tuhan, sebagai perlambang atas permohonan 
orang tua kepada Tuhan agar si anak kelak 
menjadi orang yang berguna (Wulandari, 
2022). Bermacam-macam laauk yang ada di 
tumpeng melambangkan kehidupan yang 
ada di alam semesta. Tumpeng sebagai 
simbol keharmonisan manusia dengan 
Tuhan dan manusia dengan sekitarnya 
Hafidz dalam (Fauziyah, 2021). Dari bentuk 
dan susunannya, muncul makna konotatif, 
bahwa bentuk tumpeng yang mengerucut 
menyerupai bentuk gunung merupakan 
penggambaran kedekatan kita dengan Tuhan 
Yang Maha Esa dan doa yang tempat suci untuk 
bersemayamnya para Dewa. Dalam keyakinan 
masyarakat desa Jono, terdapat satu cara yang 
berfungsi sebagai perantara manusia dengan 
Tuhan. Masyarakat menggambarkan melalui 
puncak dari pengerucutan bentuk tumpeng, 
yang diyakini sosok Tuhan berada disana. 
Hal ini dapat melambangkan jalan menuju 
Tuhan. Padahal, jalan menuju Tuhan tidaklah 
diketahui manusia, sehingga dapat dikatakan 
tumpeng adalah calo atau makelar pengabul 
doa yang dipanjatkan manusia kepada Tuhan. 

Jenang atau bubur berwarna merah 
kecoklatan dan putih yang biasa dibuat dari 
beras dengan dibumbui sedikit garam dan 
dicampur gula Jawa untuk memberikan warna 
merah, sedangkan yang berwarna putih tidak 
diberi gula Jawa (Sukma, 2022). Dari wujud 
dan warnanya, jenang ini dimaknai secara 
konotatif bahwa manusia memiliki dua aspek 
yang harus diseimbangkan, yakni aspek 
rasional spiritual pada jenang warna putih 
dan aspek primordial pada jenang warna 
merah yang berisi hasrat dan semangat serta 

perasaan menggebu-gebu untuk menjalani 
hidup. Manusia dalam berkehidupan sebaiknya 
menjaga keseimbangan, agar mendapatkan 
kebahagiaan (Lasiyo, 1997). Mitos yang 
berkembang pada ubarampe jenang abang 
putih ini adalah manusia memiliki keinginan 
untuk menyeimbangkan ekosistem yang ada 
di alam semesta. Sudah seharusnya, alam 
semesta ini berjalan diatas keseimbangan 
yang telah diharapkan tersebut, seperti 
filsafat timur yang saling melengkapi dan 
menyeimbangkan, tidak saling berbenturan. 

Ubarampe yang digunakan pada prosesi 
srakalan berdasarkan kebudayaan Jawa ini 
merupakan usaha orang tua untuk membentuk 
anaknya agar sesuai dengan harapan atau 
keadaan ideal yang diharapkan. Orang tua 
menganggap anak sebagai penerus perjuangan 
yang tidak pernah bisa mereka capai. Kondisi 
ideal yang diharapkan orang tua tersebut 
berupa pengharapan agar anaknya mencapai 
status sosial yang terhormat, kemapanan 
ekonomi, berguna bagi masyarakat, memiliki 
kepribadian yang seimbang, ideal dalam moral 
dan ambisi, serta memiliki kedekatan spiritual 
dengan Tuhan. Usaha ini melambangkan 
arketipe manusia ideal yang didamba 
dambakan oleh masyarakat. Sifat natural 
anak dikesampingkan dalam harapan ideal 
orang tua. Padahal, setiap manusia sudah 
memiliki karakteristiknya masing masing 
dan dalam kondisi seperti ini, peran orang 
tua sebagai pendidik merupakan hal yang 
paling menentukan sikap anaknya kelak. 
Tingkah laku anak akan menjadi baik jika 
tingkah laku orang tuanya baik (Wahab et al., 
2022). Kontradiksi ini mempertegas bahwa 
sebenarnya orang tua menjadikan anaknya 
sebagai objek impian yang tidak tercapai dari 
arketipe manusia ideal yang inheren dalam 
masyarakat. 



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Makna Ubarampe dalam Tradisi Srakalan Desa Jono, Bayan, Purworejo – Erlangga A.R.W., Aris Aryanto, Intan Puspita Sari90

85-91

KESIMPULAN
Ubarampe Srakalan desa Jono merupakan 

harapan kehidupan ideal yang ingin dicapai 
sang anak. Seorang manusia diharapkan 
terdidik dengan benar dan dikelilingi oleh 
orang-orang baik yang membawa pengaruh 
baik juga. Hal ini agar dirinya diterima oleh 
masyarakat, sebab manusia bergantung 
dengan manusia lainnya. Karena hal ini pula, 
manusia harus memberikan kontribusi pada 
masyarakat, baik dengan harta maupun 
kemampuannya. Manusia yang ideal adalah 
manusia yang memiliki kemampuan untuk 
menjawab tantangan hidup, bagi manusia 
yang berhasil memecahkan masalah hidup, 
maka kemuliaan akan menghadirinya. 
N a m u n ,  s e m u a  p e m e c a h a n  m a s a l a h 
merupakan karunia dari Tuhan, sehingga 
harus dikembalikan pada umatnya. Aspek 
terakhir dari manusia yang ideal adalah 
kemampuannya untuk menguasai dirinya 
sendiri, sehingga ia tidak terjerumus dalam 
sikap melampiaskan nafsu atau kehilangan 
dorongan dan ambisi.

Secara umum, ubarampe srakalan 
merupakan ungkapan bentuk harapan orang 
tua agar anaknya menjadi individu ideal 
yang dicita-citakan oleh orang tuanya. Maka, 
dapat disimpulkan bahwa ubarampe ini 
menunjukkan keinginan orang tua untuk 
membentuk dan mengendalikan anaknya 
agar sesuai dengan cita-cita luhur orang tua. 
Dari keterangan tersebut, dapat disimpulkan 
bahwa kehidupan ideal yang dicita-citakan 
orang tua terhadap anaknya, bukan sekedar 
untuk mengharapkan anak tersebut dapat 
memecahkan masalah hidup saja, tetapi orang 
tua juga memiliki harapan agar sang anak 
dapat memberi manfaat kepada masyarakat.

REFERENSI
Anggraini, P. V., Saddhono, K., & Said, D. P. 

(2025). Makna Simbolik Ubarampe 
Tradisi Slup-Slupan Omah. Sabdasastra, 
9(1) ,  81–101.  Doi :  ht tps ://doi .
org/10.20961/sabpbj.v9i1.81715 

Efendi, A. (2021). Sajen dalam Ruwatan 
Murwakala sebagai Bentuk Resistensi. 
Kawruh, 3(1), 27-41. Doi: https://doi.
org/10.32585/kawruh.v3i1.918

Fauziyah, E., Yarno, Y., & Hermoyo, R. P. (2021). 
Simbol pada Tradisi Megengan di Desa 
Kedungrejo, Waru, Sidoarjo (Kajian 
Semiotika Roland Barthes). Prosiding 
Samasta , 232–239. Diakses secara 
online dari https://jurnal.umj.ac.id/
index.php/SAMASTA

Febrin, P. M., & Sukarman. (2021). Tradisi 
Pengantin Mupus Braen Blambangan 
di Masyarakat Suku Osing Kabupaten 
Banyuwangi (Tintingan Folklor). 
Universitas Negeri Surabaya.

Hoed, B. H. (2008). Semiotik dan Dinamika 
Sosial Budaya. Komunitas Bambu.

Ismudiyanti, & Sulistiani, S. (2019). Tradhisi 
Jamas Pusaka ing Desa Ngliman, 
Kecamatan Sawahan,  Kabupaten 
Nganjuk. Jurnal Online Baradha, 2(3), 
1-12. Doi: https://doi.org/10.26740/
job.v2n3.p%25p 

Lasiyo. (1997). Pemikiran Filsafat Timur dan 
Barat (Studi Komparatif). Jurnal Filsafat, 
1–18.

Lestari, R. (2014). Fungsi Tradisi Srakalan 
terhadap Kehidupan Sosial Kecamatan 
Ngombol Kabupaten Purworejo (Kajian 
Perubahan Budaya). Aditya, 4(1), 39–44. 
Diakses secara online dari https://
ejournal.umpwr.ac.id/index.php/aditya

Listia, W. N. (2015). Anak sebagai Makhluk 
Sosial.  Jurnal Bunga Rampai Usia 



https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 91

Emas, 1(1), 14-23. Doi: https://doi.
org/10.24114/jbrue.v1i1.9278 

Maharani, S. E., & Zaidah, N. (2024). Mitos 
dalam Uba-rampe Buka Luwur di 
Makam Nyai Ageng Ngerang: Kajian 
Semiotika Roland Barthes. Ranah 
Research, 6(6), 2897–2903. Doi: https://
doi.org/10.38035/rrj.v6i6.1176 

Mala, E. (2023). Analisis Semiotika Roland 
Barthes Pada Tradisi Kai’an Di Desa 
Tanjung Besar Kecamatan Mekakau Ilir 
Kabupaten Oku Selatan. Skripsi. IAIN 
Curup.

Mawarni, A. A. (2014). Kajian Folklor dalam 
Tradisi Guyang Jaran di Desa Karangrejo 
Kecamatan Loano Kabupaten Purworejo. 
Jurnal Program Studi Pendidikan Bahasa 
dan Sastra Jawa, 5(5), 92-99. 

Nuruddin, & Nahar, N. (2022). Akulturasi 
Praktik Keberagamaan Islam dalam 
Tradisi  Perang Timbung di  Desa 
Pejanggik Lombok Tengah. JISIP (Jurnal 
Ilmu Sosial dan Pendidikan), 6(2), 3757–
3767. Doi: https://doi.org/10.58258/
jisip.v6i2.2964

Saputra, Y. Y., Wijayanti, K. D., & Fitriana, 
T. R. (2023). Makna Filosofis dalam 
Ubarampe Tradisi Jenang Sura di Dukuh 
Tipes Kecamatan Serengan Surakarta. 
Sabdasastra, 7(2), 178-191. Doi: https://
doi.org/10.20961/sabpbj.v7i2.73868

Sukma, T. P. & Andriyanto, O. T. (2022). 
Slametan Desa Sajrone Tradhisi Grebeg 
Memetri ing Desa Ngadirejo Kecamatan 
Tutur Kabupaten Pasuruan. Jurnal 
Online Baradha, 18(2), 528–548. Doi: 
https://doi.org/10.26740/job.v18n2.
p528-548 

Suprapto, S., Irfanda, D., Saputra, B., & Dairobi, 
M. I. (2026). Tradisi Ruwatan: Sejarah, 
Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah 
Kajian Foklor). Ruang Kata, 6(1), 74–88. 

Doi: https://doi.org/10.53863/jrk.
v6i01.2069 

Suprapto, S., Widodo, S. T., Suwandi, S., & Eko 
Wardani, N. (2023). Ludruk East Java: 
Javanese Mysticism in the frame of 
Magical Realism. Journal of Namibian 
Studies, 34, 3083–3105.

Surdandi, A. (2021). Serakalan dalam Upacara 
Potong Rambut Bayi Suku Melayu 
Kayong di Kabupaten Kayong Utara 
Kalimantan Barat. Skripsi. ISI Yogyakarta.

Syuropati, M. A. (2012). 7 Teori Sastra 
Kontemporer  & 17 Tokohnya  (A. 
Soebachman (ed.)). In AzNa Books.

Wahab, A. H. K., Amir, R., & Natsir, N. (2022). 
Peran Orang Tua dalam Pembentukan 
Kepribadian Anak di Kelurahan Mosso 
Ke c a m a t a n  S e n d a n a  K a b u p a te n 
Majene. Jurnal Andragogi Pedagogi 
Pemberdayaan Masyarakat, 2(1), 263-
270. Doi: https://doi.org/10.26858/
jappa.v2i1.53095 

Wahid, A. N., Sumarlam, & Subiyantoro, S. 
(2018). Tradisi Ziarah Makam Bathara 
Katong (Tinjauan Deskripsi Akulturasi 
Budaya). Mudra Jurnal Seni Budaya, 
33(2), 215–222. Doi: https://doi.
org/10.31091/mudra.v33i2.289

Wulandari, D. (2022). Akulturasi Budaya 
secara Verbal dan Kultural pada Upacara 
Tedhak Siten Bagi Masyarakat Jawa. 
Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi, 6(1), 
76–86. Doi: https://doi.org/10.14710/
vol%25viss%25ipp238-252 


