MAKNA UBARAMPE DALAM TRADISI SRAKALAN
DESA JONO, BAYAN, PURWORE]O:
KAJIAN SEMIOTIKA ROLAND BARTHES

Erlangga Ananta Riesa Wijaya’, Aris Aryanto?, Intan Puspita Sari3

1Z3Universitas Muhammadiyah Purworejo
erlanwijayal98@gmail.com’, aryantoaris@umpwr.ac.id?, intanpita555@gmail.com?

Diterima: 28 Juni 2025, Direvisi: 7 Agustus 2025, Diterbitkan: 10 Februari 2026

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna-makna terselubung dalam
ubarampe srakalan melalui teori semiotika Roland Barthes. Data dikumpulkan melalui
wawancara dengan sesepuh Desa Jono, lalu dianalisis menggunakan konsep Barthes tentang
denotasi, konotasi, dan mitos. Hasil analisis menunjukkan bahwa tiap ubarampe seperti
minyak wangi, uang, beras, air bunga, tumpeng, dan jenang merah dan putih mewakili
struktur makna berlapis yang mencerminkan relasi manusia dengan masyarakat, alam,
dan Tuhan. Ubarampe tidak hanya melambangkan doa dan harapan, tetapi juga menjadi
sarana pembentukan identitas dan pengendalian nilai-nilai luhur yang hendak ditanamkan
kepada anak. Temuan ini menunjukkan bahwa tradisi srakalan merupakan ruang simbolik
tempat budaya, spiritualitas, dan harapan hidup berdialog secara intens dalam bingkai
sistem tanda yang hidup pada masyarakat Jawa.

Kata kunci: Ubarampe; Semiotika; Tradisi Jawa; Makna Budaya

Abstract: This research is a qualitative study aimed at uncovering the hidden meanings
behind the ubarampe (ritual offerings) used in the Javanese srakalan tradition, through
Roland Barthes’ semiotic theory. Data were collected through interviews with elders in Jono
Village and analyzed using Barthes’ concepts of denotation, connotation, and myth. The
analysis reveals that each element, such as perfume, money, rice, flower water, tumpeng,
and red and white porridge represents layered structures of meaning that reflect the
relationship between humans, society, nature, and the divine. These offerings symbolize
not only prayers and hopes, but also serve as instruments for shaping identity and instilling
noble values in children. The findings show that the srakalan tradition functions as a
symbolic space where culture, spirituality, and life aspirations interact meaningfully within
a living sign system in Javanese society.

Keywords: Ubarampe; Semiotics; Javanese Tradition; Cultural Meaning

https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA | 85



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026, 85-91

PENDAHULUAN

Tradisi adalah kebiasaan turun temurun
dari nenek leluhur yang masih dilakukan
hingga sekarang (Nuruddin & Nahar, 2022):
(Suprapto et al., 2023). Tradisi srakalan atau
cukuran merupakan salah satu tradisi yang
ada dalam masyarakat Purworejo terutama
desa Jono, Kecamatan Bayan, Kabupaten
Purworejo. Tradisi ini adalah bentuk rasa
syukur dan menjadi simbol permulaan hidup
bayi tersebut (Surdandi, 2021) di mana
tradisi srakalan adalah tradisi yang dilakukan
setelah bayi lahir dan berumur 7 hari. Dalam
tradisi srakalan, terdapat beberapa ubarampe.
Ubarampe adalah segala perlengkapan atau
kebutuhan yang diperlukan saat acara-acara
tertentu (Saputra et al., 2023). Ubarampe
dalam setiap kegiatan selalu memiliki makna
(Ismudiyanti & Sulistiani, 2019). Ubarampe
digunakan sebagai sarana mengungkapkan
sebuah ide, bisa merupakan harapan,
pernyataan maupun doa. Hal ini berarti
ubarampe memiliki tanda dalam linguistik
atau bahasa yang dapat dikaji melalui kajian
semiotika.

Semiotika merupakan ilmu yang mengkaji
tanda dalam kegiatan manusia karena setiap
kegiatan manusia mengandung sebuah makna
(Hoed, 2008), sedangkan semiotika menurut
Barthes adalah makna yang terbentuk
dalam sebuah tanda yang berisi makna serta
digunakan untuk menyampaikan pesan
(Maharani & Zaidah, 2024). Penelitian ini
bermaksud untuk mengulik makna implisit
dari ubarampe yang digunakan dalam tradisi
Srakalan. Ubarampe dalam tradisi srakalan
tidak dapat dilepaskan dari konstruksi budaya
masyarakat Jawa yang sarat akan simbol
dan tanda. Oleh karena itu, penting untuk
mengkaji dan menafsirkan makna-makna yang
terkandung dalam setiap ubarampe srakalan
melalui kajian Semiotika. Kajian semiotika

peneliti menelusuri bagaimana simbol, gestur,
atau benda-benda dalam kehidupan sehari-
hari menyimpan makna yang lebih dalam
(Suprapto etal.,, 2026). Semiotika memandang
semua aktivitas manusia sebagai sistem tanda
yang dapat dianalisis secara struktural untuk
mengungkap pesan-pesan tersembunyi di
dalamnya (Hoed, 2008).

Dalam penelitian ini, teori semiotika
yang digunakan adalah teori Roland Barthes,
salah satu tokoh penting dalam kajian makna
budaya dan tanda. Barthes membedakan dua
tingkat pemaknaan dalam sistem tanda, yaitu
denotasi dan konotasi. Denotasi merujuk
pada makna literal atau makna dasar dari
suatu tanda, sementara konotasi mencakup
makna tambahan yang terbentuk dari latar
belakang budaya, ideologi, dan nilai-nilai
yang hidup dalam masyarakat. Barthes
juga memperkenalkan konsep mitos, yang
merupakan makna konotatif yang telah
dianggap wajar atau alamiah oleh masyarakat,
padahal sejatinya merupakan hasil konstruksi
sosial dan budaya (Syuropati, 2012). Mitos
hanyalah perwakilan yang mempresentasikan
makna yang nampak (Mala, 2023). Dengan
kerangka teori tersebut, setiap ubarampe
dalam tradisi srakalan tidak hanya dapat
dipahami dari segi bentuk fisiknya saja,
tetapi juga makna simbolik yang terkandung
dibaliknya. Setiap benda menjadi tanda yang
menyimpan lapisan makna, mulai dari makna
denotatif hingga nilai-nilai budaya yang
melekat padanya dalam bentuk konotasi dan
mitos.

Hasil penelitian oleh (Saputraetal.,, 2023)
meneliti makna filosofis yang terkandung
dalam ubarampe tradisi Jenang Sura dengan
pendekatan semiotika Roland Barthes,
berikutnya penelitian dari (Maharani &
Zaidah, 2024) yang mengungkap makna mitos
dalam ubarampe buka luwur di Makam Nyai
Ageng Ngerang dengan pendekatan semiotika

86 | Makna Ubarampe dalam Tradisi Srakalan Desa Jono, Bayan, Purworejo — Erlangga A.R.W., Aris Aryanto, Intan Puspita Sari



Roland Barthes, penelitian dari (Anggraini et
al,, 2025) yang mengungkap makna simbolik
ubarampe tradisi slup-slupan omah dengan
pendekatan semiotika Charles Sanders Pierce,
dan penelitian dari (Lestari, 2014) mengenai
perubahan fungsi tradisi srakalan pada tahun
1980 dan tahun 2013 dengan teknik observasi
dan wawancara mendalam.

Penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap makna-makna implisit dalam
ubarampe tradisi srakalan masyarakat desa
Jono melalui teori semiotika Roland Barthes,
dengan membedah struktur makna dari
tiap ubarampe yang digunakan. Penelitian
ini diharapkan tidak hanya memperkaya
ilmu di ranah kebudayaan, tetapi juga turut
berkontribusi dalam upaya pelestarian dan
mentransformasi nilai-nilai tradisional yang
hidup di tengah masyarakat lokal ke dalam
format yang relevan dengan zaman.

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian
kualitatif dengan menggunakan teori
semiotika Roland Barthes yang mengkaji
tentang tanda dan petanda untuk mengungkap
makna terselubung dalam ubarampe yang
digunakan dalam tradisi srakalan di desa Jono,
kecamatan Bayan, kabupaten Purworejo. Teori
Barthes memberikan kerangka konseptual
yang tajam dalam membedah makna tidak
hanya pada tataran literal, tetapi juga makna
konotatif dan mitologis yang bersembunyi di
balik simbol-simbol tradisional tersebut.

Teknik pengumpulan datayang digunakan
adalah wawancara langsung dengan
pendekatan purposive sampling. Data yang
diperoleh kemudian dianalisis menggunakan
kerangka semiotika Roland Barthes, guna
mengungkap berbagai lapisan makna dari
setiap ubarampe yang digunakan dalam
tradisi srakalan. Dengan metode ini, penelitian

tidak hanya menggambarkan simbol secara
permukaan, tetapi juga menggali nilai-nilai
budaya yang tersembunyi dibaliknya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ubarampe Tradisi Srakalan

Tradisi srakalan merupakan tradisi turun
temurun yang selalu diadakan pada saat bayi
baru lahir dengan kondisi sudah berusia
7 hari. Ritual tradisi srakalan ini unik dan
menarik, karena terdapat campuran tradisi
Islam dan Jawa, serta ditujukan pada sang
bayi yang diharapkan kelak menjadi anak
yang soleh dan solehah (Lestari, 2014). Hal
ini dilaksanakan selain sebagai penolak bala
dari pengaruh negatif, juga menjadi wujud
rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa,
karena beban yang dirasakan membelenggu
telah dinetralkan (Efendi, 2021).

Tradisi srakalan dimulai dengan bayi
ditidurkan dan diangkat menggunakan baki
yang terbuat dari kayu atau bisa digendong
hanya dengan jarik, lalu diputar mengelilingi
hadirin sebanyak 3, 5, 7 atau angka ganjil
lain, umumnya diputar sebanyak 3 sampai
7 kali seperti tawaf (mengelilingi Ka’bah).
Pada proses srakalan, hadirin mendoakan
bayi agar selalu mendapat keselamatan.
Kemudian, orang yang mencukur akan
disemprot dengan minyak wangi dan diberi
amplop yang berisi uang. Minyak wangi
melambangkan keharuman atau kesegaran
dari sang pemakai (Mawarni, 2014). Minyak
wangi berfungsi sebagai pengharum dan
menutupi bau tak sedap yang muncul dari
badan. Secara konotatif, bau minyak wangi
diharapkan akan mendatangkan kebaikan-
kebaikan dan bukan mendatangkan kejahatan.
Hal ini digambarkan dengan perumpamaan
minyak wangi akan menarik kehadiran
malaikat dan menghalau datangnya entitas
jahat. Maka, minyak wangi menyimbolkan

https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA | 87



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026, 85-91

harapan agar sang bayi kelak hidupnya
dipenuhi kebaikan dan disenangi oleh orang-
orang disekitarnya.

Manusia adalah makhluk sosial, di
mana manusia memiliki ketergantungan
terhadap manusia yang lain (Listia, 2015),
sehingga penting bagi seseorang untuk saling
menjaga hubungan baik. Minyak wangi adalah
ungkapan doa dan harapan agar sang bayi
memiliki relasi kuat dengan orang-orang yang
baik dan menghalau dari datangnya orang-
orang dengan pengaruh buruk, sehingga
dapat dikatakan minyak wangi memiliki
makna di level mitos tentang diterimanya
seseorang dalam masyarakat. Orang tua ingin
menjadikan anaknya sebagai anggota yang
berkontribusi bagi masyarakat.

Uang dan Beras

Kontribusi dalam masyarakat dapat
berupa gagasan, kerja, atau harta. Berdasarkan
pengertian tersebut, dapat diduga bahwa
prosesi selanjutnya yakni, uang dan beras
yang dilemparkan pada saat prosesi cukuran
atau saat bayi diputarkan sebanyak 3 sampai
7 kali putaran dengan iringan sholawat
atau al-barjanji. Hal ini merupakan bentuk
pengharapan kepada anak tersebut agar
memberi kontribusi dalam masyarakat. Secara
denotatif, uang dan beras melambangkan
penghasilan dan kemakmuran. Selain itu, uang
dan beras yang dilemparkan sebagai bentuk
sedekah dan ucapan syukur kepada Tuhan
(Febrin & Sukarman, 2021), sehingga di level
mitos ubarampe ini berkaitan dengan minyak
wangi. Minyak wangi merupakan harapan
sang anak agar diterima oleh komunitas,
maka uang dan beras melambangkan
kewajiban sang anak untuk berkontribusi
pada masyarakat, yakni dengan sumber daya
yang ia miliki tersebut.

Setelah rambut sang jabang bayi dicukur,
rambut bayi diletakkan ke dalam bejana

yang sudah diisi dengan air, bunga mawar,
dan bunga kenanga. Bunga kenanga dan
mawar diharapkan agar doa dan harapan
agar si anak terhindar dari bebendu dapat
dikabulkan Tuhan (Wahid et al., 2018). Air
bunga tersebut kemudian dicipratkan ke
kepala bayi dengan menggunakan daun tawa.
Dari praktik tersebut, memunculkan makna
konotatif bahwa bunga dan air yang dianggap
sebagai penetralisir, sedangkan daun tawa
melambangkan perangkat atau alat yang
digunakan untuk mengaplikasikan penawar
tersebut. Makna konotatif ini mungkin
muncul dari kepercayaan bahwa bunga dan
daun tawa dapat menetralkan sengatan
tawon. Dalam level mitos, air bunga dan
daun tawa memiliki arti sarana pemecahan
masalah. Pada prosesi ini, rambut jabang bayi
menyimbolkan masalah, kemudian masalah
tersebut dimasukan kedalam air bunga yang
berperan seperti penetralisir dan air yang
dicipratkan ke bayi melambangan solusi atas
masalah sang bayi dikemudian hari. Prosesi
ini dilanjutkan dengan penimbangan rambut
bayi, hasil timbangannya kemudian dibelikan
emas atau dapat diganti uang seharga emas
tersebut dan disumbangkan ke masjid.
Prosesi ini memperkuat dugaan bahwa
bejana air bunga diatas berfungsi sebagai
sarana pemecahan masalah. Sebab setelah
selesai air bunga dicipratkan ke tubuh bayi,
rambut tersebut “berubah menjadi emas” atau
kemuliaan dapat dikatakan bahwa orang tua
berharap bayi mendapat penolong di setiap
masalah yang menimpanya, dan sebaik-
baik penolong adalah Tuhan, sehingga bayi
tersebut harus mengembalikan pertolongan
Tuhan kepada umat-Nya yang membutuhkan.

Tumpeng dan Jenang Merah Putih

Setelah prosesi timbangan rambut
bayi selesai, prosesi selanjutnya adalah
doa bersama. Ubarampe yang digunakan

88 | Makna Ubarampe dalam Tradisi Srakalan Desa Jono, Bayan, Purworejo — Erlangga A.R.W., Aris Aryanto, Intan Puspita Sari



dalam doa bersama adalah tumpeng dan
jenang merah putih. Tumpeng merupakan
nasi kuning yang dibentuk mengerucut,
disajikan bersama lauk pauk dan sayuran di
sekelilingnya. Tumpeng ini dimaknai dengan
tumuju marang Pengeran ‘tertuju kepada
Tuhan, sebagai perlambang atas permohonan
orang tua kepada Tuhan agar si anak kelak
menjadi orang yang berguna (Wulandari,
2022). Bermacam-macam laauk yang ada di
tumpeng melambangkan kehidupan yang
ada di alam semesta. Tumpeng sebagai
simbol keharmonisan manusia dengan
Tuhan dan manusia dengan sekitarnya
Hafidz dalam (Fauziyah, 2021). Dari bentuk
dan susunannya, muncul makna konotatif,
bahwa bentuk tumpeng yang mengerucut
menyerupai bentuk gunung merupakan
penggambaran kedekatan kita dengan Tuhan
Yang Maha Esa dan doa yang tempat suci untuk
bersemayamnya para Dewa. Dalam keyakinan
masyarakat desa Jono, terdapat satu cara yang
berfungsi sebagai perantara manusia dengan
Tuhan. Masyarakat menggambarkan melalui
puncak dari pengerucutan bentuk tumpeng,
yang diyakini sosok Tuhan berada disana.
Hal ini dapat melambangkan jalan menuju
Tuhan. Padahal, jalan menuju Tuhan tidaklah
diketahui manusia, sehingga dapat dikatakan
tumpeng adalah calo atau makelar pengabul
doa yang dipanjatkan manusia kepada Tuhan.

Jenang atau bubur berwarna merah
kecoklatan dan putih yang biasa dibuat dari
beras dengan dibumbui sedikit garam dan
dicampur gula Jawa untuk memberikan warna
merah, sedangkan yang berwarna putih tidak
diberi gula Jawa (Sukma, 2022). Dari wujud
dan warnanya, jenang ini dimaknai secara
konotatif bahwa manusia memiliki dua aspek
yang harus diseimbangkan, yakni aspek
rasional spiritual pada jenang warna putih
dan aspek primordial pada jenang warna
merah yang berisi hasrat dan semangat serta

perasaan menggebu-gebu untuk menjalani
hidup. Manusia dalam berkehidupan sebaiknya
menjaga keseimbangan, agar mendapatkan
kebahagiaan (Lasiyo, 1997). Mitos yang
berkembang pada ubarampe jenang abang
putih ini adalah manusia memiliki keinginan
untuk menyeimbangkan ekosistem yang ada
di alam semesta. Sudah seharusnya, alam
semesta ini berjalan diatas keseimbangan
yang telah diharapkan tersebut, seperti
filsafat timur yang saling melengkapi dan
menyeimbangkan, tidak saling berbenturan.

Ubarampe yang digunakan pada prosesi
srakalan berdasarkan kebudayaan Jawa ini
merupakan usaha orang tua untuk membentuk
anaknya agar sesuai dengan harapan atau
keadaan ideal yang diharapkan. Orang tua
menganggap anak sebagai penerus perjuangan
yang tidak pernah bisa mereka capai. Kondisi
ideal yang diharapkan orang tua tersebut
berupa pengharapan agar anaknya mencapai
status sosial yang terhormat, kemapanan
ekonomi, berguna bagi masyarakat, memiliki
kepribadian yang seimbang, ideal dalam moral
dan ambisi, serta memiliki kedekatan spiritual
dengan Tuhan. Usaha ini melambangkan
arketipe manusia ideal yang didamba
dambakan oleh masyarakat. Sifat natural
anak dikesampingkan dalam harapan ideal
orang tua. Padahal, setiap manusia sudah
memiliki karakteristiknya masing masing
dan dalam kondisi seperti ini, peran orang
tua sebagai pendidik merupakan hal yang
paling menentukan sikap anaknya kelak.
Tingkah laku anak akan menjadi baik jika
tingkah laku orang tuanya baik (Wahab et al.,
2022). Kontradiksi ini mempertegas bahwa
sebenarnya orang tua menjadikan anaknya
sebagai objek impian yang tidak tercapai dari
arketipe manusia ideal yang inheren dalam
masyarakat.

https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA | 89



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026, 85-91

KESIMPULAN

Ubarampe Srakalan desa Jono merupakan
harapan kehidupan ideal yang ingin dicapai
sang anak. Seorang manusia diharapkan
terdidik dengan benar dan dikelilingi oleh
orang-orang baik yang membawa pengaruh
baik juga. Hal ini agar dirinya diterima oleh
masyarakat, sebab manusia bergantung
dengan manusia lainnya. Karena hal ini pula,
manusia harus memberikan kontribusi pada
masyarakat, baik dengan harta maupun
kemampuannya. Manusia yang ideal adalah
manusia yang memiliki kemampuan untuk
menjawab tantangan hidup, bagi manusia
yang berhasil memecahkan masalah hidup,
maka kemuliaan akan menghadirinya.
Namun, semua pemecahan masalah
merupakan karunia dari Tuhan, sehingga
harus dikembalikan pada umatnya. Aspek
terakhir dari manusia yang ideal adalah
kemampuannya untuk menguasai dirinya
sendiri, sehingga ia tidak terjerumus dalam
sikap melampiaskan nafsu atau kehilangan
dorongan dan ambisi.

Secara umum, ubarampe srakalan
merupakan ungkapan bentuk harapan orang
tua agar anaknya menjadi individu ideal
yang dicita-citakan oleh orang tuanya. Maka,
dapat disimpulkan bahwa ubarampe ini
menunjukkan keinginan orang tua untuk
membentuk dan mengendalikan anaknya
agar sesuai dengan cita-cita luhur orang tua.
Dari keterangan tersebut, dapat disimpulkan
bahwa kehidupan ideal yang dicita-citakan
orang tua terhadap anaknya, bukan sekedar
untuk mengharapkan anak tersebut dapat
memecahkan masalah hidup saja, tetapi orang
tua juga memiliki harapan agar sang anak
dapat memberi manfaat kepada masyarakat.

REFERENSI

Anggraini, P. V,, Saddhono, K., & Said, D. P.
(2025). Makna Simbolik Ubarampe
Tradisi Slup-Slupan Omah. Sabdasastra,
9(1), 81-101. Doi: https://doi.
org/10.20961/sabpbj.v9i1.81715

Efendi, A. (2021). Sajen dalam Ruwatan
Murwakala sebagai Bentuk Resistensi.
Kawruh, 3(1), 27-41. Doi: https://doi.
org/10.32585/kawruh.v3i1.918

Fauziyah, E., Yarno, Y., & Hermoyo, R. P. (2021).
Simbol pada Tradisi Megengan di Desa
Kedungrejo, Waru, Sidoarjo (Kajian
Semiotika Roland Barthes). Prosiding
Samasta, 232-239. Diakses secara
online dari https://jurnal.umj.ac.id/
index.php/SAMASTA

Febrin, P. M., & Sukarman. (2021). Tradisi
Pengantin Mupus Braen Blambangan
di Masyarakat Suku Osing Kabupaten
Banyuwangi (Tintingan Folklor).
Universitas Negeri Surabaya.

Hoed, B. H. (2008). Semiotik dan Dinamika
Sosial Budaya. Komunitas Bambu.
Ismudiyanti, & Sulistiani, S. (2019). Tradhisi

Jamas Pusaka ing Desa Ngliman,
Kecamatan Sawahan, Kabupaten
Nganjuk. Jurnal Online Baradha, 2(3),
1-12. Doi: https://doi.org/10.26740/

job.v2n3.p%25p

Lasiyo. (1997). Pemikiran Filsafat Timur dan
Barat (Studi Komparatif). Jurnal Filsafat,
1-18.

Lestari, R. (2014). Fungsi Tradisi Srakalan
terhadap Kehidupan Sosial Kecamatan
Ngombol Kabupaten Purworejo (Kajian
Perubahan Budaya). Aditya, 4(1), 39-44.
Diakses secara online dari https://
ejournal.umpwr.ac.id/index.php/aditya

Listia, W. N. (2015). Anak sebagai Makhluk
Sosial. Jurnal Bunga Rampai Usia

90 | Makna Ubarampe dalam Tradisi Srakalan Desa Jono, Bayan, Purworejo — Erlangga A.R.W., Aris Aryanto, Intan Puspita Sari



Emas, 1(1), 14-23. Doi: https://doi.
org/10.24114/jbrue.v1i1.9278

Maharani, S. E., & Zaidah, N. (2024). Mitos
dalam Uba-rampe Buka Luwur di
Makam Nyai Ageng Ngerang: Kajian
Semiotika Roland Barthes. Ranah
Research, 6(6),2897-2903. Doi: https://
doi.org/10.38035/rrj.v6i6.1176

Mala, E. (2023). Analisis Semiotika Roland
Barthes Pada Tradisi Kai’an Di Desa
Tanjung Besar Kecamatan Mekakau Ilir
Kabupaten Oku Selatan. Skripsi. IAIN
Curup.

Mawarni, A. A. (2014). Kajian Folklor dalam
Tradisi Guyang Jaran di Desa Karangrejo
Kecamatan Loano Kabupaten Purworejo.
Jurnal Program Studi Pendidikan Bahasa
dan Sastra Jawa, 5(5), 92-99.

Nuruddin, & Nahar, N. (2022). Akulturasi
Praktik Keberagamaan Islam dalam
Tradisi Perang Timbung di Desa
Pejanggik Lombok Tengah. JISIP (Jurnal
IImu Sosial dan Pendidikan), 6(2),3757-
3767. Doi: https://doi.org/10.58258/
jisip.v6i2.2964

Saputra, Y. Y., Wijayanti, K. D., & Fitriana,
T. R. (2023). Makna Filosofis dalam
Ubarampe Tradisi Jenang Sura di Dukuh
Tipes Kecamatan Serengan Surakarta.
Sabdasastra, 7(2),178-191. Doi: https://
doi.org/10.20961/sabpbj.v7i2.73868

Sukma, T. P. & Andriyanto, 0. T. (2022).
Slametan Desa Sajrone Tradhisi Grebeg
Memetri ing Desa Ngadirejo Kecamatan
Tutur Kabupaten Pasuruan. Jurnal
Online Baradha, 18(2), 528-548. Doi:
https://doi.org/10.26740/job.v18n2.
p528-548

Suprapto, S., Irfanda, D., Saputra, B., & Dairobi,
M. I. (2026). Tradisi Ruwatan: Sejarah,
Prosesi, dan Makna Filosofis (Sebuah
Kajian Foklor). Ruang Kata, 6(1), 74-88.

Doi: https://doi.org/10.53863/jrk.
v6i01.2069

Suprapto, S., Widodo, S. T,, Suwandi, S., & Eko
Wardani, N. (2023). Ludruk East Java:
Javanese Mysticism in the frame of
Magical Realism. Journal of Namibian
Studies, 34, 3083-3105.

Surdandi, A. (2021). Serakalan dalam Upacara
Potong Rambut Bayi Suku Melayu
Kayong di Kabupaten Kayong Utara
Kalimantan Barat. Skripsi. ISI Yogyakarta.

Syuropati, M. A. (2012). 7 Teori Sastra
Kontemporer & 17 Tokohnya (A.
Soebachman (ed.)). In AzNa Books.

Wahab, A. H. K., Amir, R,, & Natsir, N. (2022).
Peran Orang Tua dalam Pembentukan
Kepribadian Anak di Kelurahan Mosso
Kecamatan Sendana Kabupaten
Majene. Jurnal Andragogi Pedagogi
Pemberdayaan Masyarakat, 2(1), 263-
270. Doi: https://doi.org/10.26858/
jappa.v2i1.53095

Wahid, A. N., Sumarlam, & Subiyantoro, S.
(2018). Tradisi Ziarah Makam Bathara
Katong (Tinjauan Deskripsi Akulturasi
Budaya). Mudra Jurnal Seni Budaya,
33(2), 215-222. Doi: https://doi.
org/10.31091/mudra.v33i2.289

Wulandari, D. (2022). Akulturasi Budaya
secara Verbal dan Kultural pada Upacara
Tedhak Siten Bagi Masyarakat Jawa.
Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi, 6(1),
76-86. Doi: https://doi.org/10.14710/
vol%25viss%25ipp238-252

https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA | 91



