
Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Kritik Parodi Kepemimpinan Sastra Wayang dalam Lakon Kuntul Wilaten – Anik Kunhanifah, Suwardi E., Angga Bimo S.66

66-74

KRITIK PARODI KEPEMIMPINAN SASTRA WAYANG  
DALAM LAKON KUNTUL WILATEN

Anik Kunhanifah1, Suwardi Endraswara2, Angga Bimo Satoto3 
123Universitas Negeri Yogyakarta

anikkunhanifah.2022@student.uny.ac.id1

Diterima: 10 Juni 2025, Direvisi: 6 Agustus 2025, Diterbitkan: 10 Februari 2026

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk mengkaji bentuk kritik parodi terhadap kepemimpinan 
dalam lakon wayang Kuntul Wilaten. Fokus kajian ini adalah bagaimana tokoh-tokoh 
dalam lakon tersebut merepresentasikan figur pemimpin melalui pendekatan simbolik 
dan satiris. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan pendekatan 
studi pustaka. Data diperoleh melalui pembacaan mendalam terhadap teks lakon Kuntul 
Wilaten yang kemudian dianalisis berdasarkan unsur kritik dan parodi dalam representasi 
kepemimpinan tokoh-tokohnya. Hasil kajian menunjukkan bahwa tokoh-tokoh seperti 
Prabu Durjudana, Patih Sengkuni, Adipati Karna, dan Danghyang Durna merupakan 
representasi kritik terhadap gaya kepemimpinan yang manipulatif, berorientasi pada 
citra, serta mengabaikan integritas moral. Sementara itu, tokoh Pandawa dan Dewi Kuntul 
Wilaten menghadirkan alternatif kepemimpinan berbasis nilai kebijaksanaan, kejujuran, 
dan kerendahan hati. Parodi digunakan secara efektif sebagai alat untuk menyampaikan 
kritik sosial-politik terhadap elite kekuasaan yang tidak siap diuji secara etis dan spiritual. 
Lakon ini relevan untuk merefleksikan model kepemimpinan ideal di tengah krisis etika 
politik masa kini.

Kata kunci: Parodi Kepemimpinan; Kritik Sosial; Sastra Wayang; Kuntul Wilaten

Abstract: This study explores how leadership criticism is conveyed through parody in the 
wayang play Kuntul Wilaten. The main objective is to analyze how characters in the play 
serve as representations of different leadership models, especially those lacking in moral 
integrity. Using a descriptive qualitative method, this research focuses on textual analysis 
of the Kuntul Wilaten script. The findings reveal that characters such as Prabu Durjudana, 
Patih Sengkuni, Adipati Karna, and Danghyang Durna reflect flawed leadership marked by 
ambition, manipulation, and a focus on image rather than substance. In contrast, Yudistira 
and Dewi Kuntul Wilaten represent ideal leadership characterized by wisdom, humility, and 
inner strength. Parody serves as an effective tool to deliver social and political critique in 
a subtle and engaging way. Through this narrative, audiences are invited to reflect on the 
deeper qualities of true leadership—integrity, emotional maturity, and moral commitment. 
The play remains highly relevant in today’s context, where many leaders tend to prioritize 
popularity and image over ethical responsibility and public service.

Keywords: Leadership Parody; Wayang Criticism; Social Critique; Kuntul Wilaten 



https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 67

PENDAHULUAN
Indonesia kaya kebudayaan yang bernilai 

luhur seperti wayang, ludruk, ketoprak, 
Reyog dan masih banyak lagi (Suprapto et al., 
2024). Wayang merupakan salah satu bentuk 
kebudayaan tradisional Indonesia yang telah 
eksis sejak lebih dari ribuan tahun yang lalu. 
Keberadaan wayang sebagai seni pertunjukan 
tidak hanya menunjukkan kekayaan budaya 
Nusantara, tetapi juga mencerminkan daya 
tahan budaya lokal dalam menghadapi 
dinamika zaman (lihat Wati & Nurlela, 
2025; Nurhidayati et al, 2025; Nurcahyo 
& Yulianto, 2021). Selama berabad-abad, 
wayang tetap bertahan dan berkembang, 
meskipun berbagai pengaruh global dan 
modernisasi terus berlangsung. Ketahanan 
ini menjadikan wayang sebagai salah satu 
seni pertunjukan dengan nilai dan kualitas 
yang tinggi, sebagaimana diungkapkan oleh 
Tirta dalam Priyanton (2023:01), bahwa 
wayang memang layak mendapatkan predikat 
tersebut.

Menurut Anggoro (2018:125) wayang 
dapat dimaknai sebagai representasi visual 
atau tiruan bentuk manusia yang dibuat 
dari bahan seperti kulit, kayu, dan material 
lainnya, yang digunakan sebagai media untuk 
menampilkan sebuah cerita atau lakon. Cerita 
tersebut disampaikan dan dihidupkan melalui 
peran seorang pencerita yang dikenal dengan 
sebutan dalang. Lakon wayang ini mempunyai 
ciri khas sesuai dengan asal daerah dan dalang 
yang membuatnya (lihat Habibah, 2018; Darsa 
et al, 2022; Ardiyasa et al, 2022).

Menurut Widiyantoro, 2019:44, di dalam 
wayang banyak sekali seni yang terkandung 
di dalamnya seperti, seni peran, seni suara, 
seni lukis, seni pahat, dan lain-lain. Wayang 
digunakan juga sebagai media dakwah, 
penerangan, nasihat, fiksafat dan hiburan 
yang dikemas dalam suatu pertunjukan (lihat 

Marsaid, 2016; Pramitaningsih, 2023; Firman 
et al, 2024). Pada jaman Sunan Kalijaga 
wayang digunakan sebagai media atau sarana 
menyebarkan agama islam di Jawa. Secara 
praktiknya wayang tidak hanya sebagai 
tontonan akan tetapi juga sebagai tuntunan 
dan tatanan. Salah tuntunan yang sering 
dijumpai dalam cerita atau lakon wayang 
adalah unsur parodi kepemimpinan.

Kepemimpian adalah kemampuan 
seseorang yang mampu mengajak, dan 
menyesuaikan diri terhadap anggotanya agar 
bisa mencapai tujuan bersama (Suprapto 
& Rois,  2025).  Kemampuan ini harus 
dimiliki oleh seorang pemimpin. Menurut 
Sundari (2022:6) Seorang pemimpin harus 
memiliki kecakapan dan keunggulan di 
suatu bidang, sehingga seorang pemimpin 
mampu untuk mempengaruhi orang lain 
atau anggotanya untuk bisa bersama-sama 
melakukan aktivitas tertentu, untuk mencapai 
suatau tujuan bersama. Oleh karena itu, 
kepemimpinan memiliki peran yang sangat 
penting dalam berbagai aspek kehidupan, 
baik dalam organisasi, masyarakat, maupun 
dalam konteks yang lebih luas. Jiwa seorang 
pemimpin setidaknya bisa dijadikan sebagai 
panutan, penyelaras, pemberdaya dan penjaga 
pertumbuhan Sundari (2022:2- 3)

K r i t i k  w a y a n g  a d a l a h  k e g i a t a n 
menghakimi atau memenganalisis dengan 
objek berupa sastra wayang. Menurut 
Endraswara (2022:2) kritik sastra wayang 
adalah ilmu sastra yang ditujukan untuk 
menilai dengan memberikan penilaian dann 
memutuskan karya sastra wayang tersebut 
berkualitas atau tidak. Menurut Afrilia 
(2021) kritik dalam sastra sangat bermanfaat 
bagi pengarang, hal ini disebabkan karena 
pengarang dapat memperbaiki karyanya 
melakui kritik sosial.

Lakon wayang Kuntul Wilaten merupakan 
salah satu lakon yang menceritakan tentang 



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Kritik Parodi Kepemimpinan Sastra Wayang dalam Lakon Kuntul Wilaten – Anik Kunhanifah, Suwardi E., Angga Bimo S.68

66-74

Prabu Jumanten yang berasal dari negara 
Gendhingkapitu. Prabu Jumanten memiliki 
putri bernama Kuntul Wilaten yang kemudian 
dilamar oleh Prabu Yudhistira. Dari kehendak 
sang ayah atau Prabu Jumanten menerimanya. 
Akan tetapi Prabu Jumanten menginginkan 
untuk mengadakan sayembara perang. 
Berbagai calon mengikuti  sayembara 
tersebut dan melawan putra-putra dari 
Prabu Jumanten. Dari semua putranya dapat 
dikalahkan oleh Arya Sena atau Werkudara. 
Untuk itu Kuntul Wilaten dapat diperistri 
oleh Prabu Puntadewa. Dalam lakon ini berisi 
tentang kekuaasaan, kepemimpinan, cinta 
dan perjuangan. Untuk itu dalam artikel 
ini akan membahas tentang kritik parodi 
kepemimpinan dalam Lakon Kuntul Wilaten.

METODE
Dalam penelitian ini menggunakan 

metode deskriptif kualitatif. Menurut Moleong 
(2007) dan Sugiyono (2008), deskriptif 
kualitatif adalah metode yang digunakan 
untuk mencaari teori yang biasanya peneliti 
langsung terlibat sebagai pengamat dan 
mengamati fenomena. Menjabarkan tentang 
kepemimpinan yang ada dalam lakon wayang. 
Sumber data penelitian ini adalah lakon Kuntul 
Wilaten. Tujuan dari penelitian ini adalah 
untuk mengetahui parodi kepemimpinan 
yang ada dalam Lakon Kuntul Wilaten . 
Menurut Sutopo dalam Prianton (2022), 
Proses analisis menggunakan tiga komponen 
utama (1) reduksi data, (2) tampilan data, 
(3) inferensi saha validasi. Dengan demikian 
peneliti menggunakan tiga tahap tersebut 
untuk menganalisis data. Dalam penelitian 
ini menggunakan validitas triangulasi. Uji 
reliabilitas yang digunakan adalah intrarter, 
yaitu pengkajian dengan membaca berkali-
kali dengan teliti dan mengecek data supaya 
konstan. Selain itu peneliti juga bertanya atau 

berkonsultasi pada ahli seperti praktisi yang 
paham bidang tersebut dan juga seniman.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kritik parodi kepemimpinan merupakan 

sebuah kritik yang dikemas menggunakan 
tiruan yang di dalamnya mengandung ironi. 
Dalam parodi ini selalu tersisip kritikan 
atau juga bisa hanya candaan atau humor. 
Untuk itu berikut ini adalah beberapa parodi 
kepemimpinan yang ada dalam lakon Kuntul 
Wilaten.

Dalam lakon Kuntul Wilaten ,  tema 
kepemimpinan dan karakter ditampilkan 
s e c a ra  s i m b o l i k  m e l a l u i  s aye m b a ra 
yang diselenggarakan oleh Kerajaan 
Gendhingkapitu. Sayembara ini bukan sekadar 
ajang adu kekuatan atau kemampuan fisik, 
melainkan menjadi simbol dari proses seleksi 
alam terhadap siapa yang benar-benar layak 
menjadi pemimpin. Dalam konteks ini, 
pemimpin tidak hanya dinilai dari penampilan 
luar atau ketangguhan fisik semata, tetapi 
juga dari kualitas batin, kepekaan nurani, dan 
integritas moral.

Salah satu tokoh sentral, Dewi Kuntul 
Wilaten, digambarkan sebagai sosok yang 
memiliki kepekaan tinggi dalam membaca 
karakter batin seseorang. Ia menggunakan 
“gua garba” sebagai sarana spiritual untuk 
menguji kedalaman jiwa dan kemurnian 
niat para calon pemimpin atau calon 
suaminya. Tempat ini menjadi semacam ruang 
kontemplasi sekaligus ujian batin, di mana 
topeng-topeng kepalsuan akan terbuka dan 
kualitas sejati seseorang akan terlihat.

Dari proses seleksi ini terungkap 
bahwa banyak tokoh yang meskipun 
secara lahir tampak gagah, berkharisma, 
dan meyakinkan, ternyata tidak memiliki 
kualitas batin yang mumpuni. Mereka gagal 
menunjukkan integritas dan kedalaman moral 



https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 69

yang diperlukan untuk menjadi pemimpin 
sejati. Hal ini menunjukkan bahwa dalam 
kepemimpinan, aspek internal seperti 
kejujuran, tanggung jawab, dan keikhlasan 
justru lebih penting daripada sekadar 
penampilan luar atau kekuatan fisik. Lakon 
ini mengajak penonton untuk merefleksikan 
bahwa kepemimpinan sejati harus dilandasi 
oleh karakter kuat dan ketulusan hati, bukan 
hanya ambisi atau pencitraan.

D a l a m  l a k o n  K u n t u l  W i l a t e n , 
kepemimpinan Kurawa yang diwakili oleh 
tokoh-tokoh seperti Prabu Durjudana, Patih 
Sengkuni, dan Adipati Karna dilukiskan 
secara kritis sebagai contoh dari kekuasaan 
yang manipulatif dan penuh kepura-puraan. 
Mereka digambarkan sebagai sosok yang 
haus akan kekuasaan, rela melakukan apa saja 
demi ambisi politik, termasuk menghalalkan 
cara-cara licik dan curang. Sikap dan tindakan 
mereka mencerminkan bentuk kepemimpinan 
otoriter yang tidak mengindahkan etika, 
moralitas, dan keadilan dalam proses meraih 
maupun mempertahankan kekuasaan.

Kegagalan mereka dalam memenangkan 
sayembara yang seharusnya menjadi momen 
refleksi atas ketidaksiapan mereka sebagai 
pemimpin justru ditanggapi dengan cara yang 
destruktif. Alih-alih menerima kekalahan 
dan mengevaluasi diri, Durjudana dan para 
sekutunya memilih jalan kekerasan dan 
kekuasaan paksa untuk mendapatkan apa 
yang mereka inginkan. Tindakan ini menjadi 
simbol dari kepemimpinan yang tidak 
memiliki kedewasaan politik, tidak siap kalah, 
dan enggan tunduk pada proses yang adil.

Kritik ini tidak hanya relevan dalam 
konteks cerita, tetapi juga menyentil praktik-
praktik kekuasaan di dunia nyata, di mana tidak 
sedikit pemimpin yang lebih mementingkan 
citra dan dominasi ketimbang tanggung 
jawab moral. Melalui penggambaran karakter 
Kurawa, lakon ini mengajak penonton untuk 

mempertanyakan model kepemimpinan yang 
mengedepankan kekuatan dan tipu muslihat 
dibanding integritas dan kebijaksanaan. Ini 
menjadi peringatan bahwa tanpa legitimasi 
moral, kekuasaan hanya akan menjadi alat 
penindasan yang merugikan banyak pihak.

Dalam lakon Kuntul Wilaten ,  kritik 
terhadap kepemimpinan tidak selalu 
disampaikan secara langsung atau serius. 
Salah satu cara yang digunakan adalah melalui 
parodi, yaitu penggambaran tokoh pemimpin 
secara berlebihan hingga mengarah pada 
bentuk sindiran halus namun tajam. Parodi 
dalam wayang bukan sekadar elemen hiburan, 
melainkan merupakan strategi estetika yang 
cerdas untuk menyampaikan kritik sosial 
dan politik secara tersirat. Melalui cara ini, 
penonton tidak hanya terhibur, tetapi juga 
diajak berpikir kritis dan reflektif terhadap 
realitas kepemimpinan di sekitar mereka.

Parodi bekerja dengan cara memperbesar 
sisi negatif atau kelemahan karakter seorang 
tokoh hingga menjadi gambaran yang 
absurd dan ironis. Ketika seorang pemimpin 
digambarkan terlalu sombong, terlalu rakus, 
atau terlalu licik secara berlebihan, penonton 
dengan mudah mengenali sindiran tersebut 
sebagai cerminan dari tokoh-tokoh atau 
situasi nyata dalam kehidupan mereka. Di 
sinilah kekuatan parodi—ia menyampaikan 
kritik tanpa menyinggung secara frontal, 
membuat pesan lebih mudah diterima tanpa 
terkesan menggurui atau menghakimi.

Dalam lakon Kuntul Wilaten, bentuk 
parodi muncul melalui sejumlah tokoh yang 
tindak-tanduknya dilebih-lebihkan namun 
tetap relevan secara sosial-politik. Misalnya, 
seorang tokoh mungkin digambarkan terlalu 
percaya diri meskipun jelas-jelas tidak 
kompeten, atau ada yang terlalu sibuk 
pencitraan meski tidak punya substansi 
kepemimpinan. Lewat karakter-karakter 
semacam ini, pertunjukan menghadirkan 



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Kritik Parodi Kepemimpinan Sastra Wayang dalam Lakon Kuntul Wilaten – Anik Kunhanifah, Suwardi E., Angga Bimo S.70

66-74

cermin bagi para pemimpin dan masyarakat 
bahwa seringkali kekuasaan membawa ilusi 
yang menipu, dan bahwa pemimpin sejati 
bukanlah mereka yang paling banyak bicara 
atau paling tampak hebat, tetapi yang mampu 
memimpin dengan hati, kejujuran, dan 
tanggung jawab.

Parodi menjadi semacam jembatan 
antara kritik dan hiburan, antara sindiran 
dan ajakan untuk berpikir. Dengan cara ini, 
wayang tidak hanya menjadi media seni, tetapi 
juga alat pendidikan politik yang kuat dan 
menyentuh.

Prabu Durjudana
Prabu Durjudana digambarkan sebagai 

sosok pemimpin yang sangat ambisius dan 
terobsesi untuk memenangkan sayembara, 
meskipun ia sebenarnya tidak memiliki 
kedalaman moral dan kelayakan spiritual 
sebagai seorang pemimpin. Dalam pikirannya, 
kemenangan bisa diraih semata-mata melalui 
kekuatan, strategi politik, dan manipulasi, 
bukan melalui ketulusan niat atau integritas 
diri. Ketika usahanya gagal dan ia tidak 
terpilih, alih-alih merenung atau menerima 
hasil dengan lapang dada, Durjudana justru 
memilih jalur kekerasan dan memaksakan 
kehendak melalui peperangan.

Karakter Durjudana menyindir realitas 
pemimpin yang tidak siap kalah, tidak mau 
introspeksi, dan memandang kekuasaan 
sebagai hak mutlak yang harus dimenangkan 
dengan segala cara. Ia menjadi representasi 
dari tipe pemimpin yang haus kuasa, tapi 
miskin kedewasaan politik dan tanggung 
jawab moral. Ini adalah bentuk kritik terhadap 
kepemimpinan yang menjadikan jabatan 
sebagai tujuan akhir, bukan amanah untuk 
melayani rakyat.

Patih Sengkuni: Manipulasi di Balik Layar
Patih Sengkuni digambarkan sebagai 

tokoh yang cerdas, penuh perhitungan, namun 

sarat kelicikan. Sebagai penasihat kerajaan, 
perannya sangat strategis, tetapi alih-alih 
menggunakan kecerdasannya untuk menuntun 
ke arah kebaikan, ia justru memanipulasi 
keadaan demi kepentingannya sendiri. Ia 
piawai merangkai kata, memutarbalikkan 
logika, dan memprovokasi Prabu Durjudana 
untuk mengambil keputusan-keputusan 
destruktif. Sengkuni adalah simbol dari 
kekuatan di balik layar yang secara diam- 
diam mengatur arah kekuasaan tanpa tampak 
sebagai aktor utama.

Tokoh ini menjadi sindiran tajam 
terhadap “intelektual bayangan” atau birokrat 
licik yang tidak tampil di depan publik, namun 
memegang kendali besar atas kebijakan 
dan konflik yang terjadi. Ia melambangkan 
mereka yang memperalat kekuasaan demi 
agenda terselubung, sering kali dengan 
kedok nasihat atau kepentingan umum. 
Parodi ini mengingatkan bahwa kecerdasan 
tanpa moralitas justru bisa menjadi sumber 
kerusakan dalam sistem kekuasaan. Sengkuni 
adalah gambaran bahwa musuh sejati 
kepemimpinan bukan hanya lawan dari luar, 
tetapi juga manipulasi dari dalam.

Adipati Karna: Gagah di Luar, Kosong di 
Dalam

Adipati Karna digambarkan sebagai 
sosok yang secara fisik sangat ideal tampan, 
gagah, dan berwibawa. Sekilas, ia tampak 
seperti tipe pemimpin idaman: berkarisma 
dan percaya diri. Tapi ketika diuji oleh Dewi 
Kuntul Wilaten melalui gua garba, terungkap 
bahwa meskipun cahayanya terang, justru 
yang terpancar adalah aura kebrangasan dan 
ketegangan. Artinya, Karna memang terlihat 
bersinar dari luar, tapi secara batiniah ia tidak 
punya kedalaman, dan tidak menunjukkan 
empati atau kematangan moral.

Tokoh ini jadi sindiran terhadap para 
pemimpin yang terlalu fokus pada pencitraan. 



https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 71

Mereka terl ihat  hebat  di  permukaan 
omongannya rapi, penampilannya meyakinkan 
tapi sebenarnya kosong dari sisi nilai dan 
integritas. Karna menggambarkan fenomena 
pemimpin zaman sekarang yang lebih sibuk 
membangun “branding” daripada benar-
benar memperjuangkan kepentingan rakyat. 
Ia jadi contoh bahwa kualitas kepemimpinan 
itu nggak cukup hanya dari tampilan luar, 
tapi harus datang dari dalam dari ketulusan, 
empati, dan tanggung jawab moral.

Danghyang Durna: Ilmuwan Tanpa Hati 
Nurani

Danghyang Durna dikenal sebagai sosok 
guru besar dan pendeta yang semestinya 
menjadi teladan dalam kebijaksanaan dan 
integritas moral. Tapi dalam lakon Kuntul 
Wilaten, ia justru digambarkan sebagai 
intelektual yang terjebak dalam permainan 
politik. Alih-alih berdiri di pihak yang benar, 
ia malah memilih mendukung tindakan-
tindakan yang tidak etis demi menjaga 
posisinya dalam lingkaran kekuasaan. Ia 
tahu apa yang benar, tapi memilih diam atau 
bahkan ikut membenarkan yang salah.

Karakter Durna jadi sindiran terhadap 
kalangan cendekiawan atau intelektual 
yang kehilangan kompas moralnya. Mereka 
yang seharusnya bicara soal kebenaran 
dan keadilan, justru lebih memilih aman, 
nyaman, dan dihormati dalam struktur 
kekuasaan. Durna mewakili fenomena di mana 
pengetahuan tinggi tidak diimbangi dengan 
hati nurani, sehingga ilmu dijadikan alat 
legitimasi, bukan pencerahan. Ini adalah kritik 
terhadap para intelektual yang rela menukar 
prinsip dengan posisi, dan membiarkan 
ketidakadilan berjalan demi menjaga status 
sosial atau kedekatan dengan elit kekuasaan.

Para Kurawa: Elite yang Tak Sanggup Diuji
Dalam lakon Kuntul Wilaten, para Kurawa 

termasuk Durjudana, Sengkuni, Karna, dan 

lainnya satu per satu mencoba mengikuti 
sayembara, namun semuanya gagal dengan 
cara yang memalukan. Kegagalan mereka 
bukan karena kurang kuat secara fisik atau 
kurang percaya diri, tetapi karena karakter 
mereka tidak cukup matang dan tidak tahan 
diuji secara batin. Masing-masing dari mereka 
memperlihatkan kelemahan mendasar: 
ambisi tanpa integritas, manipulasi tanpa 
tanggung jawab, pencitraan tanpa isi, dan 
kecerdasan tanpa nurani.

Penggambaran ini jelas merupakan 
sindiran terhadap para elite baik politik, 
birokrasi, maupun intelektual yang sering 
tampil percaya diri di depan publik, penuh 
janji dan wacana, tapi ternyata goyah saat 
dihadapkan pada ujian nyata. Mereka tidak 
mampu bertahan dalam tekanan moral, 
tidak siap diuji kejujuran atau empatinya, 
dan akhirnya terbukti hanya pandai bicara 
tanpa substansi. Kurawa dalam konteks 
ini menjadi simbol dari elite korup dan 
oportunis yang gagal menjalankan tanggung 
jawab karena terlalu sibuk menjaga citra dan 
kepentingan pribadi. Parodi ini mengajak 
penonton untuk lebih kritis terhadap figur 
pemimpin yang hanya hebat secara simbolik, 
tapi kosong ketika dihadapkan pada realitas 
kepemimpinan yang sesungguhnya.

Kepemimpinan Pandawa: Kearifan dalam 
Kesederhanaan

Berbeda dengan Kurawa yang ambisius 
dan penuh intrik, para Pandawa terutama 
Yudistira digambarkan sebagai sosok 
pemimpin yang memiliki kedalaman moral 
dan jiwa yang tenang. Yudistira memenangkan 
hati Dewi Kuntul Wilaten bukan karena 
kekuatan atau pencitraan, melainkan karena 
kebijaksanaannya, kesabaran, dan sikap 
rendah hati. Bahkan setelah terpilih, ia tidak 
merasa lebih hebat atau unggul dari yang 
lain. Sebaliknya, ia bersikap andhap asor 



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Kritik Parodi Kepemimpinan Sastra Wayang dalam Lakon Kuntul Wilaten – Anik Kunhanifah, Suwardi E., Angga Bimo S.72

66-74

(tawaduk) dan menyerahkan keputusan akhir 
pada kehendak Dewa. Sikap ini mencerminkan 
model kepemimpinan yang inklusif dan 
transformative bukan dominatif atau merasa 
paling benar. Dalam konteks kekinian, ini 
menjadi kritik terhadap gaya kepemimpinan 
yang otoriter, kaku, dan sering kali merasa 
paling tahu jalan keluar, tanpa membuka 
ruang partisipasi atau refleksi etis.

Dewi Kuntul Wilaten: Perempuan sebagai 
Penentu, bukan Objek Perebutan

Yang menarik dalam lakon ini adalah 
peran Dewi Kuntul  Wilaten.  Ia  t idak 
digambarkan sebagai tokoh pasif yang hanya 
menunggu dipilih, tetapi sebagai figur yang 
aktif menentukan pilihan berdasarkan 
intuisi, nilai, dan penilaian batin terhadap 
karakter calon pemimpin. Ia menggunakan 
gua garba bukan sekadar sebagai alat uji, 
tetapi sebagai ruang simbolik untuk membaca 
kedalaman jiwa dan moral seseorang. Hal ini 
menghadirkan pembaruan penting dalam 
tradisi pewayangan: perempuan bukan 
lagi simbol yang diperebutkan, tapi agen 
perubahan yang menentukan arah masa 
depan. Ini menjadi kritik halus terhadap 
sistem patriarki yang selama ini meminggirkan 
suara dan intuisi perempuan dalam proses 
pengambilan keputusan penting, baik dalam 
keluarga, masyarakat, maupun negara.

Etika Kepemimpinan dan Relevansi Lakon 
dalam Konteks Kekinian

Secara keseluruhan, Kuntul Wilaten 
menghadirkan refleksi mendalam tentang 
esensi kepemimpinan. Bahwa pemimpin sejati 
bukanlah mereka yang paling vokal, paling 
berkuasa, atau paling populer, tetapi mereka 
yang memiliki kesiapan batin, kejujuran, 
dan komitmen terhadap nilai-nilai kebaikan. 
Pemimpin yang hanya sibuk membangun 
citra tanpa integritas akan mudah runtuh 
ketika diuji. Lakon ini masih sangat relevan 

untuk konteks hari ini, di mana banyak 
pemimpin lebih fokus pada pencitraan media, 
popularitas, dan kepentingan elektoral, 
namun melupakan tanggung jawab etis dan 
moral terhadap rakyatnya.

Dengan menggunakan simbol, parodi, 
dan penggambaran tokoh secara dramatik, 
Kuntul Wilaten menjadi medium kritik sosial-
politik yang halus namun kuat. Ia tidak hanya 
menghibur, tetapi juga mengajak penonton 
khususnya generasi muda untuk berpikir 
lebih kritis dan reflektif tentang seperti apa 
pemimpin yang benar-benar dibutuhkan oleh 
masyarakat.

KESIMPULAN
Dari kajian ini bisa disimpulkan bahwa 

lakon Kuntul Wilaten menggunakan parodi 
sebagai alat untuk menyampaikan kritik 
terhadap gaya kepemimpinan yang keliru. 
Tokoh-tokoh seperti Durjudana, Sengkuni, 
Karna, dan Durna mewakili pemimpin yang 
haus kuasa tapi kosong secara moral. Mereka 
terlalu fokus pada ambisi pribadi, manipulasi 
politik, dan citra diri, tanpa punya rasa 
tanggung jawab yang tulus terhadap rakyat 
atau kebaikan bersama. Sebaliknya, tokoh 
Pandawa terutama Yudistira dan Dewi Kuntul 
Wilaten menawarkan gambaran alternatif 
tentang pemimpin yang jujur, tenang, dan 
rendah hati. Dalam konteks hari ini, lakon 
ini sangat relevan sebagai kritik terhadap 
pemimpin-pemimpin yang cuma sibuk 
pencitraan tapi gagal menunjukkan integritas. 
Secara keseluruhan, Kuntul Wilaten mengajak 
kita untuk lebih peka dan kritis terhadap siapa 
yang layak disebut sebagai pemimpin sejati 
bukan yang paling kuat, tapi yang paling siap 
memimpin dengan hati.



https://jurnal.stkippgriponorogo.ac.id/index.php/DIWANGKARA 73

REFERENSI
Afrilla, R. D. D. (2021). Kritik Sosial pada 

Naskah Drama Anak Wayang Karya MJ. 
Widjaya. Lingua Franca, 5(1), 62-69. Doi: 
https://doi.org/10.30651/lf.v5i1.5484 

Anggoro, B. (2018). Wayang dan Seni 
P e r t u n j u k a n :  K a j i a n  S e j a r a h 
Perkembangan Seni Wayang di Tanah 
Jawa sebagai Seni Pertunjukan dan 
Dakwah. JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban 
Islam), 2(2), 257-268. Doi: http://dx.doi.
org/10.30829/j.v2i2.1679 

Ardiyasa, I P., Wicaksandita, I D. K., & Santika, 
S. N. G. K. (2022). Struktur Dramatik 
Pertunjukan Wayang Parwa Lakon 
Erawan Rabi Oleh Dalang I Dewa Made 
Rai Mesi. Jurnal Damar Pedalangan, 2(2), 
55-70. Doi: https://doi.org/10.59997/
dmr.v2i2.1867 

Darsa, U. A., Sumarlina, E. S. N., & Permana, 
R. S. M. (2022). Keterkaitan Dalang dan 
Lakon Wayang Purwa dalam Jejak-Jejak 
Arkaisme. Jurnal Kajian Budaya dan 
Humaniora, 4(3), 380-385. Doi: https://
doi.org/10.61296/jkbh.v4i3.73 

Endraswara, S. (2022). Kritik Sastra Wayang. 
Prodi Bahasa Jawa FBS UNY.

Firman, A., Nasri, M. H., & Syamsir, S. (2024). 
Efektivitas Budaya Wayang Kulit dalam 
Penyebaran Agama Islam di Nusantara 
oleh Wali Songo. Journal of International 
Multidisciplinary Research, 2(6), 259-
265. Doi: https://doi.org/10.62504/
jimr573 

Habibah, S. (2018). Kajian Budaya Lakon 
Wayang Bima Perspektif Ontologi. Dar-
el Ilmi, 5(1), 167-185. Doi: https://
doi.org/10.52166/dar%20el-ilmi.
v5i1.1087 

Marsaid, M. (2016). Islam dan Kebudayaan: 
Wayang sebagai Media Pendidikan Islam 
di Nusantara. Kontemplasi, 4(1), 101-

130. Doi: https://doi.org/10.21274/
kontem.2016.4.1.101-130 

Moleong, L. J. (2007). Metodologi Penelitian 
Kualitatif. PT. Remaja Rosdakarya. 

Pramitaningsih, S. (2023). Analisis Wayang 
sebagai Media Dakwah di Kabupaten 
Cilacap. Hujjah, 7(1), 52-67. Doi: https://
doi.org/10.52802/hjh.v7i1.639 

Prianton, J. B. (2022). Analisis Semiotika 
Watak Tokoh Wayang Bagong dalam 
Lakon “Bagong Duto” Dalang Ki Seno 
Nugroho pada Channel  Youtube 
“Channel Budaya Nusantara”. Disertasi. 
Universitas Bhayangkara Surabaya.

Nurcahyo, R. J. & Yulianto, Y. (2021). Menelusuri 
Nilai Budaya yang Terkandung dalam 
Pertunjukan Tradisional Wayang. 
Khasanah I lmu,  12(2) ,  159-165. 
Doi: https://doi.org/10.31294/khi.
v12i2.11440 

Nurhidayati, S. W., Ismail, I., & Yunarman, S. 
(2025). Eksistensi Kesenian Wayang 
Kulit dalam Menjaga Kerukunan di 
Desa Sumber Arum Kabupaten Seluma. 
Ummul Qura, 9(2), 227-235. Doi: https://
doi.org/10.55352/uq 

Sundari, A., Rozi, A. F., & Syaikhudin, A. 
Y. (2022). Kepemimpinan. Academia 
Publication.

Sugiyono. (2008). Memahami Penelitian 
Kualitatif. Alfabeta.

Suprapto, S., & Rois, S. (2025). Strengthening 
the Profile of Pancasila Students Through 
Cultural Values in Folklores of Ponorogo. 
Qalamuna, 16(2), 1449–1460. Doi: 
https://doi.org/10.37680/qalamuna.
v16i2.6192

Suprapto, S., et al. (2024). Reflections on 
Social Dimensions, Symbolic Politics, 
and Educational Values: A Case of 
Javanese Poetry. International Journal 
of Society, Culture and Language, 12(1), 



Jurnal Diwangkara 5(2), Februari 2026,

Kritik Parodi Kepemimpinan Sastra Wayang dalam Lakon Kuntul Wilaten – Anik Kunhanifah, Suwardi E., Angga Bimo S.74

66-74

15–26. Doi: https://doi.org/10.22034/
ijscl.2023.2006953.3095

Widiantoro, A. (2019). Internalisasi Nilai-
Nilai Pendidikan Akhlak Tasawuf dalam 
Pementasan Wayang Kulit Lakon Dewa 
Ruci (Studi Kasus di Paguyuban Wayang 
Kulit Ngudi Laras Cepoko Ngrayun 
Ponorogo). Disertasi. IAIN Ponorogo.

Wati, N. S. & Nurlela, A. (2025). Globalisasi 
dan Perubahan Nilai-nilai Budaya Lokal 
Wayang Beber Kabupaten Pacitan 
Provinsi Jawa Timur. COMTE: Journal 
of Sociology Research and Education, 
1(6),  277-288.  Doi:  https://doi .
org/10.64924/1zrc4r91 


